
    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

86 
 

 Proses Kognitif dan Berpikir Kritis Dalam Islam  
Kurniasih Hari Utami1, Azhari Latif Rahman Hakim 2, Muh. Fatahillah Suparman3 

1,2,3 Program Studi Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Klaten 
Email: utamikurnia18@gmail.com1, azharilatif15@gmail.com2, fatah.iimsurakarta@gmail.com3 

Abstract  
This study aims to examine the role of cognitive processes and critical thinking skills from an Islamic 
perspective and their implications for the development of Islamic education in Indonesia. The research 
employs a qualitative approach using a literature review method by analyzing scholarly journals, academic 
books, and relevant research documents published over the last decade. The findings indicate that Islam 
positions reason (‘aql) as a primary instrument for understanding revelation, as reflected in the commands of 
tafakkur, tadabbur, and ta‘aqqul. The integration of reason and revelation constitutes an epistemological 
foundation in the discourse of Islamization of knowledge and the reform of Islamic education curricula, 
particularly within pesantren and formal educational institutions. Critical thinking, encompassing analytical 
and metacognitive abilities, is regarded as a crucial element in fostering a profound, moderate, and contextual 
understanding of religion. Furthermore, the practice of tabayyun is emphasized as a concrete application of 
critical thinking in responding to the rapid flow of information. Therefore, Islamic education in Indonesia 
needs to systematically integrate the development of critical and reflective thinking skills into its curriculum 
in order to produce Muslim generations that are rational, humanistic, and adaptive to contemporary 
challenges. 
 
Keywords: Islamic Education; Critical Thinking; Islamization of Knowledge 
 
Abstrak  
Penelitian ini bertujuan mengkaji peran proses kognitif dan keterampilan berpikir kritis dalam perspektif 
Islam serta implikasinya bagi pengembangan pendidikan Islam di Indonesia. Pendekatan yang digunakan 
adalah kualitatif dengan metode studi literatur melalui penelaahan jurnal ilmiah, buku akademik, dan 
dokumen penelitian yang relevan dalam sepuluh tahun terakhir. Hasil kajian menunjukkan bahwa Islam 
memposisikan akal sebagai instrumen utama dalam memahami wahyu, yang tercermin melalui perintah 
tafakkur, tadabbur, dan ta‘aqqul. Integrasi antara akal dan wahyu menjadi fondasi epistemologis dalam 
wacana islamisasi ilmu pengetahuan serta pembaruan kurikulum pendidikan Islam, khususnya pada 
pesantren dan lembaga pendidikan formal. Berpikir kritis yang mencakup kemampuan analitis dan 
metakognitif dipandang sebagai elemen penting dalam membentuk pemahaman keagamaan yang 
mendalam, moderat, dan kontekstual. Selain itu, praktik tabayyun ditegaskan sebagai bentuk penerapan 
berpikir kritis dalam menyikapi derasnya arus informasi. Dengan demikian, pendidikan Islam di Indonesia 
perlu secara terencana mengintegrasikan pengembangan keterampilan berpikir kritis dan reflektif ke dalam 
kurikulum agar mampu melahirkan generasi Muslim yang rasional, humanis, serta adaptif terhadap 
dinamika zaman. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam; Berpikir Kritis; Islamisasi Ilmu; 

1.  Pendahuluan 
Akal merupakan karunia istimewa yang membedakan manusia dari makhluk lainnya 

sekaligus menjadi prasyarat utama bagi manusia untuk dikenai taklif atau kewajiban syariat. 
Islam sebagai agama memberikan perhatian besar terhadap pemanfaatan akal (‘aql) dan 
rasionalitas dalam memahami ajaran agama serta menjalani kehidupan sehari-hari. Dalam Islam, 
proses kognitif—yang mencakup aktivitas mental seperti memperoleh pengetahuan, mengolah 
informasi, dan menyelesaikan persoalan—ditempatkan pada posisi yang mulia melalui berbagai 
perintah untuk melakukan refleksi, analisis, dan pemikiran yang mendalam (Kumparan). 

Dorongan yang termuat dalam Al-Qur’an tersebut secara esensial mengarah pada pentingnya 
pengembangan kemampuan berpikir kritis sebagai kebutuhan mendasar bagi umat Islam. 
Berpikir kritis dalam perspektif Islam tidak dipahami sebatas kecakapan intelektual, tetapi 
sebagai kemampuan komprehensif yang harus diaplikasikan dalam seluruh dimensi kehidupan, 
khususnya dalam memahami ajaran agama. Ketiadaan kemampuan berpikir kritis yang terarah 
dapat menyebabkan seorang Muslim mudah terjebak pada pemahaman yang dangkal, 
penyimpangan makna, bahkan sikap ekstrem. Oleh sebab itu, kajian ini diarahkan untuk mengkaji 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

87 
 

secara mendalam keterkaitan antara proses kognitif yang diperintahkan dalam Al-Qur’an dengan 
penerapan keterampilan berpikir kritis sebagai dasar intelektual umat Islam. 

Dalam tradisi Islam, akal (‘aql) tidak hanya berfungsi sebagai alat berpikir rasional, tetapi juga 
menjadi bagian integral dari dimensi spiritual manusia. Akal diposisikan sebagai sarana untuk 
memahami, menalar, dan merenungkan eksistensi serta kehendak Tuhan. Hal ini ditegaskan oleh 
Ilyas (2005: 34) yang menjelaskan bahwa Islam menempatkan akal sebagai anugerah 
fundamental dalam memahami wahyu dan realitas kehidupan. Dengan demikian, relasi antara 
iman dan akal dalam Islam tidak bersifat kontradiktif, melainkan saling melengkapi dan 
menguatkan dalam satu kesatuan epistemologis yang utuh. 

Dalam konteks Indonesia, wacana mengenai integrasi antara akal dan wahyu semakin 
menguat seiring dengan meningkatnya kompleksitas tantangan sosial, politik, dan 
perkembangan teknologi (Hilmi, 2020: 252). Para intelektual Muslim Indonesia, termasuk 
kalangan akademisi pendidikan Islam, semakin menegaskan urgensi peran proses kognitif dalam 
membentuk umat Islam yang tidak hanya patuh secara ritual, tetapi juga memiliki kecakapan 
dalam memahami dinamika sosial yang terus berubah. 

Selain itu, urgensi berpikir kritis juga menjadi perhatian utama dalam menghadapi arus 
globalisasi, banjir informasi, serta menguatnya isu-isu keagamaan kontemporer seperti 
ekstremisme, intoleransi, dan disinformasi. Hasan, Azkiya, dan Sahara (2023: 4) menegaskan 
bahwa kemampuan analisis yang kuat serta sikap ilmiah sangat dibutuhkan agar umat Islam tidak 
terjebak dalam sikap taklid dan mampu bersikap secara bijaksana. 

Oleh karena itu, pembahasan mengenai proses kognitif dan keterampilan berpikir kritis 
memiliki nilai strategis dalam memperkuat landasan pendidikan Islam agar tetap relevan dengan 
tuntutan dan perkembangan zaman. Penelitian ini akan membahas hakikat dan kedudukan 
berpikir kritis dalam pandangan Islam, fungsi kognitif dan mengapa ia penting dalam proses 
belajar menurut Al-Qur'an, hubungan antara berpikir kritis dan berpikir reflektif (tafakkur dan 
tadabbur), hubungan antara akal dan iman dalam berpikir kritis, strategi pedagogis untuk 
mengembangkan kemampuan berpikir kritis, serta solusi terbaik dan kajian proses kognitif 
untuk optimalisasi berpikir kritis. 

2.  Metode Penelitian 
Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif melalui metode studi literatur. Data 

dikumpulkan dari berbagai sumber tertulis, seperti jurnal ilmiah nasional, buku akademik, serta 
dokumen penelitian yang relevan. Seluruh literatur yang telah dihimpun selanjutnya dianalisis 
menggunakan pendekatan tematik. Tahapan pemetaan tema dilakukan dengan mengkaji 
keterhubungan antara konsep akal dalam Islam, wacana islamisasi ilmu, serta dampak 
pengembangan berpikir kritis terhadap pendidikan Islam di Indonesia. Pemilihan metode ini 
didasarkan pada kemampuannya dalam menyajikan pemahaman yang menyeluruh mengenai 
dinamika pemikiran pendidikan Islam secara luas, tanpa terikat pada satu kerangka paradigma 
tertentu. 

 
3.  Hasil dan Pembahasan 
Hakikat dan Konsep Dasar Berpikir Kritis. Secara umum, berpikir kritis dipahami sebagai 
proses intelektual yang terstruktur dan sistematis dalam menganalisis, mengintegrasikan, serta 
menilai informasi yang diperoleh atau dihasilkan melalui observasi, pengalaman, refleksi, 
penalaran, maupun komunikasi. Dalam perspektif Islam, esensi berpikir kritis merupakan usaha 
sadar dan terarah untuk menafsirkan serta mengevaluasi informasi dengan berlandaskan sikap 
reflektif dan kemampuan rasional yang membimbing keyakinan dan perilaku individu. 

Penerapan pengembangan berpikir kritis berimplikasi pada munculnya kreativitas, yaitu 
kemampuan mengoptimalkan keahlian serta strategi kognitif dalam menetapkan dan mencapai 
tujuan secara tepat. Proses ini dilakukan setelah tujuan ditentukan secara jelas, disertai 
pertimbangan yang matang, serta berorientasi langsung pada objek yang dituju. Aktivitas 
berpikir semacam ini penting untuk dikembangkan karena berperan dalam pemecahan masalah, 
perumusan dan perancangan kesimpulan, pengintegrasian berbagai kemungkinan, serta 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

88 
 

pengambilan keputusan dengan memaksimalkan seluruh potensi intelektual secara efektif dan 
kontekstual. 

Berpikir kritis juga dapat dipahami sebagai rangkaian proses yang melibatkan berbagai 
evaluasi dan pertimbangan sebelum suatu kesimpulan ditetapkan. Keputusan yang dihasilkan 
merupakan hasil dari pemanfaatan seluruh faktor pendukung secara cermat untuk menentukan 
pilihan yang paling tepat. Dalam hal ini, berpikir kritis kerap disebut sebagai directed thinking, 
karena aktivitas berpikirnya terfokus pada tujuan tertentu. Melalui proses tersebut, individu 
dibangun sebagai subjek yang aktif, sehingga berpikir kritis dipandang sebagai aktivitas kognitif 
yang berlangsung secara berkelanjutan, bukan sekadar kegiatan mekanis semata. 
Kedudukan Berpikir Kritis. Berpikir kritis menempati posisi yang sangat penting karena 
menjadi prasyarat dalam pelaksanaan ijtihad serta sarana untuk mencapai tingkat keyakinan 
(yaqin) yang kuat terhadap kebenaran Ilahi. Selain itu, berpikir kritis menolak sikap taqlid, yaitu 
mengikuti pendapat tanpa dasar pengetahuan yang memadai, yang kerap disamakan dengan 
bentuk kebutaan intelektual (Hunsouw). 

Implementasi pengembangan berpikir kritis tercermin dalam kemampuan kreativitas, yaitu 
upaya mengoptimalkan berbagai keterampilan serta strategi kognitif untuk menetapkan dan 
mencapai tujuan secara tepat. Proses ini dilakukan setelah tujuan ditetapkan secara jelas dan 
dipertimbangkan secara matang, serta berorientasi langsung pada objek yang menjadi sasaran. 
Oleh karena itu, berpikir kritis merupakan proses berpikir yang penting untuk dikembangkan 
karena berperan dalam pemecahan masalah, perumusan dan perancangan kesimpulan, 
pengintegrasian berbagai kemungkinan, serta pengambilan keputusan dengan memaksimalkan 
seluruh potensi keahlian secara efektif dan kontekstual. 

Berpikir kritis juga dapat dipahami sebagai rangkaian proses yang melibatkan berbagai 
evaluasi dan pertimbangan sebelum suatu kesimpulan ditetapkan. Kesimpulan yang diambil 
merupakan hasil dari pemanfaatan seluruh faktor pendukung yang relevan guna menentukan 
keputusan yang paling tepat. Dalam hal ini, critical thinking dapat disebut sebagai directed 
thinking, karena proses berpikirnya terarah dan berfokus pada tujuan tertentu. Melalui proses 
tersebut, individu diposisikan sebagai subjek yang aktif, sehingga berpikir kritis dipahami 
sebagai proses kognitif manusia yang berlangsung secara berkelanjutan dan tidak bersifat 
mekanistik semata.  
Peran Fungsi Kognitif dalam Proses Pembelajaran. Islam secara tegas menolak sikap 
kepatuhan tanpa dasar pemahaman, dan sebaliknya menuntut pemaknaan yang lahir dari 
aktivitas berpikir yang aktif dan sadar. Dalam konteks ini, berpikir kritis berperan sebagai 
kemampuan kognitif tingkat tinggi yang mengarahkan sekaligus meningkatkan mutu proses 
pembelajaran. 

Tabel 1: Istilah Kognitif Kunci dalam Al-Qur'an dan Implikasinya dalam Belajar 
Istilah 
Kognitif 

Akar Kata Makna Kognitif Implikasi dalam Proses 
Belajar 

Ta'qilūn ‘Aql (Akal) Menggunakan akal secara 
fungsional; menimbang-
nimbang. 

Mengolah data/informasi 
menjadi kesimpulan yang logis 
dan benar. 

Tafaqqarūn Fikr 
(Pikiran) 

Merenung dan memikirkan 
secara mendalam; 
kontemplasi. 

Melatih analisis substansi 
materi dan mencari hikmah. 

Ulul al-bāb Lubb 
(Inti/Akal) 

Orang yang memiliki akal 
sehat dan murni. 

Menjadi hasil akhir dari proses 
belajar yang kritis dan reflektif. 

 
Penekanan terhadap aspek kognitif kerap dijumpai dalam penutup ayat-ayat Al-Qur’an yang 

menguraikan fenomena alam, seperti firman Allah Swt.:  “Sesungguhnya pada yang demikian itu 
benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang-orang yang berakal sehat (ulul 
al-bāb)” (QS. Ali ‘Imran: 190–191). Ayat tersebut menegaskan bahwa keberfungsian akal dan 
kemampuan kognitif menjadi syarat utama bagi keberhasilan proses pembelajaran. 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

89 
 

Proses Kognitif, Pendidikan Islam. Pemikiran Nurcholish Madjid memberikan kontribusi 
fundamental terhadap upaya pembaruan pendidikan Islam di Indonesia. Ia menegaskan bahwa 
pendidikan Islam semestinya bersifat inklusif, menumbuhkan budaya dialog, serta memberi 
ruang luas bagi pengembangan potensi akal manusia. Gagasan-gagasannya menjadi rujukan 
penting dalam perancangan kurikulum yang menempatkan akal sebagai sarana aktualisasi 
potensi kemanusiaan (Safitri, Manshur & Thoyyar, 2024: 12). 

Berdasarkan kajian hermeneutik terhadap pemikiran Madjid, pendidikan Islam yang ideal 
tidak cukup hanya berorientasi pada pengajaran teks-teks keagamaan secara normatif, 
melainkan perlu dilengkapi dengan pendekatan rasional serta penanaman nilai-nilai 
kemanusiaan. Perspektif ini menempatkan proses kognitif sebagai unsur strategis dalam 
pengembangan peserta didik secara menyeluruh. 

Selanjutnya, wacana islamisasi ilmu pengetahuan di Indonesia berkembang pesat sebagai 
usaha untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan temuan dan perkembangan ilmu modern. 
Hilmi (2020: 254) menekankan bahwa pemisahan antara ilmu umum dan ilmu agama tidak lagi 
relevan. Islamisasi ilmu justru menuntut adanya kerangka epistemologis yang memadukan nilai-
nilai wahyu dengan penalaran ilmiah, sehingga ilmu pengetahuan modern tetap memiliki 
landasan etis. Dalam konteks ini, penggunaan akal bukan hanya aktivitas kognitif biasa, tetapi 
juga bagian dari tanggung jawab moral, yakni bagaimana manusia memaknai ilmu pengetahuan 
dalam bingkai keimanan. Literatur mengenai pembaruan kurikulum pesantren menunjukkan 
adanya kebutuhan untuk mempertemukan tradisi keilmuan klasik dengan ilmu-ilmu modern. 
Kurikulum pesantren dituntut untuk tidak hanya menghasilkan santri yang hafal kitab, tetapi juga 
memiliki kemampuan memahami realitas kontemporer dengan kritis dan rasional (Hasan, Azkiya 
& Sahara, 2023: 2). Pembaruan kurikulum ini mencakup penguatan metode pembelajaran yang 
berorientasi pada penalaran, peningkatan kemampuan literasi, serta pengembangan 
kemampuan analisis terhadap teks dan konteks.  
Hubungan Timbal Balik antara Berpikir Kritis dan Reflektif. Berpikir reflektif adalah proses 
mempertimbangkan pengalaman atau pengetahuan untuk mencapai pemahaman yang lebih 
dalam. Dalam Islam, perenungan mendalam (tafakkur atau tadabbur) adalah manifestasi utama 
dari berpikir reflektif. Aktivitas tafakkur dan tadabbur berperan sebagai bentuk metakognisi, 
yakni kesadaran individu terhadap proses berpikir yang sedang dijalaninya. Melalui proses ini, 
seorang Muslim terdorong untuk melakukan regulasi diri dengan menilai, menelaah, serta 
memperbaiki cara berpikir dan pemahamannya secara berkelanjutan (Al-Faruqi, 2018). Perintah 
untuk merenungkan isi wahyu secara mendalam menunjukkan perlunya sikap reflektif:  

 أفَلَََ يتَدَبََّرُونَ الْقرُْآنَ ۚ وَلوَْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لوََجَدوُا فيِهِ اخْتلََِفًا كَثيِرًا

"Maka apakah mereka tidak merenungkan (yatadabbarūn) Al-Qur’an? Sekiranya (Al-Qur’an) itu 
bukan dari sisi Allah, tentulah mereka menemukan di dalamnya pertentangan yang banyak." (QS. 
An-Nisa: 82). 

 
Integrasi Rasio ('Aql) dan Iman (Wahyu) dalam Kerangka Berpikir Kritis. Akal menempati 
posisi yang sangat penting sebagai instrumen untuk berpikir, melakukan penilaian, menganalisis, 
menarik kesimpulan, serta membedakan antara kebaikan dan keburukan (Muhammad Anshar 
Akil). Dalam perspektif Islam, akal berfungsi layaknya processor yang mengolah berbagai 
informasi guna menghasilkan kesimpulan yang tepat. Relasi antara akal (rasio) dan iman (wahyu) 
bersifat saling melengkapi, di mana akal tidak bekerja secara otonom, tetapi perlu diarahkan dan 
dibimbing oleh wahyu (Nata, 2019). 
Posisi Akal dan Iman dalam Berpikir Kritis Islami. Dorongan untuk mendasarkan keyakinan 
pada bukti logis dan rasionalitas, bukan klaim kosong, adalah inti dari berpikir kritis yang 
dibimbing iman. Konsep akal dalam Islam menempati posisi yang sangat mendasar. Al-Qur’an 
memuat banyak ayat yang menggunakan istilah-istilah seperti yatafakkarūn (berpikir), ya‘qilūn 
(menggunakan akal), dan yatadabbarūn (merenungkan). Menurut Ilyas (2005: 34), ungkapan-
ungkapan tersebut tidak hanya berfungsi sebagai ajakan untuk berpikir, melainkan menjadi 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

90 
 

fondasi epistemologis yang menegaskan bahwa akal harus dijadikan sebagai instrumen analitis 
dalam memahami wahyu. 

Dalam perspektif pemikir Muslim kontemporer, akal tidak semestinya ditempatkan di bawah 
dominasi pemahaman keagamaan yang sempit. Hilmi (2020: 255) menegaskan pentingnya 
menjaga keseimbangan antara wahyu dan akal. Wahyu berperan sebagai pedoman moral dan 
spiritual, sedangkan akal berfungsi mengarahkan manusia dalam memahami, menafsirkan, serta 
mengimplementasikan ajaran Islam sesuai dengan tuntutan perkembangan zaman. Oleh karena 
itu, proses kognitif dalam Islam tidak hanya terbatas pada ranah intelektual, melainkan juga 
menjadi bagian integral dari ibadah dan pengabdian manusia kepada Allah. 

Pemikiran Nurcholish Madjid menghadirkan perspektif baru mengenai model pendidikan 
Islam yang memadukan nilai-nilai keagamaan, rasionalitas, dan semangat kebangsaan. Ia 
menegaskan bahwa pendidikan Islam di Indonesia seharusnya diarahkan pada pembentukan 
pribadi Muslim yang toleran, terbuka terhadap dialog lintas agama, menghargai ilmu 
pengetahuan, serta memiliki kemampuan berpikir kritis (Safitri, Manshur & Thoyyar, 2024: 15). 

Di sisi lain, pendidikan Islam saat ini masih menghadapi berbagai tantangan, seperti 
dominannya metode pembelajaran berbasis hafalan, lemahnya budaya literasi, serta terbatasnya 
ruang dialog yang dapat menumbuhkan pemikiran kritis. Meskipun demikian, peluang untuk 
mengembangkan pendidikan Islam yang lebih progresif tetap terbuka lebar, terutama dengan 
adanya dukungan dari kalangan akademisi serta kebijakan nasional di bidang pendidikan 
keagamaan. 

Kemajuan teknologi dan ilmu pengetahuan yang begitu cepat mendorong umat Islam untuk 
lebih terlibat dalam perkembangan dunia global. Dalam konteks islamisasi ilmu, konsep integrasi 
ilmu menjadi relevan agar umat Islam bisa mengembangkan ilmu pengetahuan tanpa kehilangan 
identitas keagamaannya (Hilmi, 2020: 260). 

Paradigma integratif ini tidak hanya memunculkan pendekatan baru dalam memahami sains, 
tetapi juga membuka ruang bagi umat Islam untuk mengembangkan pemikiran kritis, terutama 
ketika menghadapi isu-isu kontemporer seperti teknologi digital, bioetika, kecerdasan buatan, 
dan perubahan lingkungan global. 

Dengan demikian, islamisasi ilmu tidak sekadar membungkus ilmu modern dengan bahasa 
keagamaan, tetapi lebih pada membangun kerangka berpikir yang etis, kritis, dan bertanggung 
jawab. Dari berbagai literatur, jelas terlihat bahwa kurikulum pendidikan Islam perlu diperbarui 
untuk menggabungkan pemahaman tekstual dan keterampilan berpikir tingkat tinggi. Hasan, 
Azkiya & Sahara (2023: 7) menegaskan bahwa aspek kognitif harus menjadi fondasi pendidikan 
Islam sehingga peserta didik mampu menganalisis, menafsirkan, dan memecahkan masalah 
dalam kehidupan nyata: Metode pembelajaran harus melibatkan diskusi, debat ilmiah, dan studi 
kasus, bukan hanya ceramah satu arah; Penilaian tidak cukup berbasis hafalan, tetapi harus 
mengukur kemampuan analisis dan berpikir kritis; Kurikulum harus mengintegrasikan ilmu 
umum dan ilmu agama, sehingga lahir generasi Muslim yang mampu bersaing di era modern; 
Pesantren dan madrasah perlu menjadi pusat literasi, bukan hanya pusat hafalan. Dengan 
demikian, pembaruan kurikulum bukan hanya perubahan teknis, tetapi transformasi 
epistemologis yang memprioritaskan rasionalitas, keterbukaan, dan kontekstualitas.  
Strategi Pedagogis untuk Pengembangan Kemampuan Berpikir Kritis. Penguatan 
kemampuan berpikir kritis di kalangan umat Islam berlandaskan pada prinsip-prinsip etis dan 
epistemologis Islam yang berfungsi sebagai landasan sekaligus strategi praktis dalam praktik 
pendidikan. Berdasarkan Bukti dan Fakta (Larangan Taqlid): Pilar berpikir kritis adalah 
keharusan mendasarkan keyakinan pada bukti yang valid. 

ئكَِ وَ  كَانَ عَنْهُ مَسْئوُلًَ لََ تقَْفُ مَا ليَْسَ لكََ بِهِ عِلْمٌ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفؤَُادَ كُلُّ أوُلََٰ  

"Dan janganlah engkau mengikuti sesuatu yang tidak engkau ketahui ilmunya. Sesungguhnya 
pendengaran, penglihatan, dan hati nurani, semua itu akan diminta pertanggungjawabannya." 
(QS. Al-Isra: 36). 
Strategi Penerapan Praktis: Konsep Tabayyun. Tabayyun merupakan wujud penerapan 
berpikir kritis yang paling konkret dan aplikatif di tengah arus informasi saat ini (Akurat.co). 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

91 
 

Sikap ini diwujudkan melalui upaya menelaah dan memverifikasi kebenaran suatu informasi 
secara cermat agar tidak menimbulkan dampak negatif, khususnya dalam mencegah 
berkembangnya paham radikalisme (Siregar, 2020). 

ينَ عَلىََٰ مَا فعَلَْتمُْ ناَدِمِ ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا إنِْ جَاءَكُمْ فاَسِقٌ بنِبَإٍَ فتَبَيََّنوُا أنَْ تصُِيبوُا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فتَصُْبِحُوا   

"Wahai orang-orang yang beriman! Jika seseorang yang fasik datang kepadamu membawa suatu 
berita, maka telitilah kebenarannya (fatabayyanū), agar kamu tidak mencelakakan suatu kaum 
karena kebodohan (kecerobohan), yang akhirnya kamu menyesali perbuatanmu itu." (QS. Al-
Hujurat: 6). 
Solusi Terbaik dan Kajian Proses Kognitif untuk Optimalisasi Berpikir Kritis. Kajian proses 
kognitif dan berpikir kritis dalam Islam menunjukkan bahwa optimalisasi dapat dicapai melalui 
integrasi sistematis dan praktik individu. Solusi terbaik yang ditawarkan harus bersifat holistik. 
Alternatif solusi yang paling tepat adalah melakukan integrasi secara eksplisit terhadap 
pengajaran keterampilan berpikir kritis dan metakognisi pada seluruh jenjang pendidikan Islam. 
Lembaga pendidikan dianjurkan menjadikan pengembangan critical thinking skills (CTS) sebagai 
sasaran utama kurikulum, dengan mengadopsi metode pembelajaran yang menekankan analisis 
kritis, pemecahan masalah, serta diskusi yang bersifat reflektif. Setiap individu dianjurkan untuk 
senantiasa menerapkan prinsip tabayyun dalam menyikapi setiap informasi yang diterima. 
Penerapan tabayyun merupakan bentuk proses kognitif terapan yang sangat efektif dalam 
melindungi diri dari penyebaran berita palsu, hoaks, serta penafsiran keagamaan yang bersifat 
ekstrem. 

 
4.   Kesimpulan  

Hasil kajian menunjukkan bahwa proses kognitif dan kemampuan berpikir kritis menempati 
posisi yang signifikan dalam diskursus intelektual Islam di Indonesia. Dalam kurun waktu satu 
dekade terakhir, berbagai penelitian menegaskan pentingnya integrasi antara akal dan wahyu 
sebagai fondasi pengembangan pendidikan Islam. Wacana islamisasi ilmu pengetahuan serta 
upaya pembaruan kurikulum pesantren semakin menegaskan urgensi penguatan kemampuan 
berpikir kritis dalam sistem pendidikan Islam. 

Islam memuliakan proses kognitif dan keterampilan berpikir kritis melalui anugerah akal 
serta berbagai perintah Ilahiah seperti tafakkur, tadabbur, dan ta‘aqqul. Akal memiliki peran 
sentral sebagai sarana untuk menganalisis, menilai, dan memahami kebenaran, meskipun 
keberfungsian akal tersebut tetap harus berada dalam bimbingan wahyu. Berpikir kritis—
sebagai perpaduan antara analisis logis dan sikap reflektif atau metakognitif—menjadi kunci 
dalam mencapai pemahaman keagamaan yang mendalam, menghindarkan umat dari 
penyimpangan, serta membentuk pribadi Muslim yang intelektual dan reflektif. Upaya 
pengembangannya dapat dilakukan melalui integrasi keterampilan berpikir kritis dalam 
kurikulum pendidikan, yang didukung oleh penerapan verifikasi informasi (tabayyun) secara 
konsisten oleh setiap individu. 

Dengan demikian, pendidikan Islam di Indonesia perlu dirancang secara sistematis untuk 
menumbuhkan kemampuan analitis, memperkuat pemahaman teks keagamaan secara tekstual 
sekaligus kontekstual, serta membangun budaya berpikir reflektif. Pada akhirnya, pendidikan 
Islam diharapkan mampu melahirkan generasi Muslim yang cerdas, humanis, rasional, dan 
responsif terhadap dinamika perkembangan zaman. 

 

Daftar Pustaka  
Abidin, Z. (2019). Psikologi pendidikan Islam. Bandung: Alfabeta. 

Akurat.co. (n.d.). Pentingnya berpikir kritis dalam Islam dan ayat-ayat yang terkandung. Diakses 

dari https://www.akurat.co 

Al-Faruqi, I. R. (2018). Metakognisi dan refleksi dalam pendidikan Islam: Studi komparatif model 

tadabbur. Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi Islami, 15(2), 1–15. 



    Vol. 1, No. 2 Desember 2025, Hal. 86-92 
 E-ISSN 3109-693x 

 

92 
 

 Ali, M. (2017). Filsafat pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press. 

Anshori, A. G. (2020). Berpikir kritis dalam perspektif Al-Qur’an. Jurnal Studi Islam, 12(2), 155–

170. 

Arifin, Z. (2018). Evaluasi pembelajaran. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Asari, H. (2015). Nalar Islami dan pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Bahri, S. (2019). Integrasi nilai-nilai Islam dalam proses pembelajaran. Jurnal Pendidikan Islam, 

7(1), 45–60. 

Bloom, B. S. (1956). Taxonomy of educational objectives: Cognitive domain. New York: Longman. 

Fauzi, A. (2021). Pengembangan kemampuan berpikir kritis pada pembelajaran PAI. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Indonesia, 9(1), 23–35. 

Gramedia. (n.d.). Bagaimana berpikir kritis menurut Islam? Diakses dari 

https://www.gramedia.com 

Hamka. (2017). Tafsir al-Azhar. Jakarta: Gema Insani. 

Hunsouw. (n.d.). Konsep critical thinking dalam Al-Qur’an. Jurnal Dharmawangsa. 

Ibnu Taimiyah. (n.d.). Majmu’ al-Fatāwā. Riyadh: Dar al-Wafa’. 

Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran. (n.d.). Berpikir kritis dalam perspektif pendidikan 

Islam. 

Kumparan. (n.d.). Berpikir kritis menurut Al-Qur’an dan manfaatnya dalam kehidupan. Diakses 

dari https://www.kumparan.com 

Moleong, L. J. (2018). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Muhammad Anshar Akil. (n.d.). Fungsi dan kedudukan akal. Dakwah dan Komunikasi. 

Nata, A. (2016). Perspektif Islam tentang pendidikan. Jakarta: Kencana. 

Nata, A. (2019). Epistemologi akal dan wahyu dalam filsafat pendidikan Islam kontemporer. 

Jurnal Kajian Keislaman, 22(1), 45–60. 

Rahman, F. (2019). Konsep akal dalam Islam dan relevansinya bagi pendidikan modern. Jurnal 

Pemikiran Islam, 10(2), 111–129. 

Scribd. (n.d.). Berpikir kritis dalam perspektif Al-Qur’an dan hadis. Diakses dari 

https://www.scribd.com 

Suhadi, S. (2020). Peran berpikir kritis dalam pendidikan Islam kontemporer. Jurnal Tarbiyah 

Islamiyah, 5(2), 67–82. 

Tafsir, A. (2014). Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Zarkasyi, H. F. (2017). Misguided thinking and Islamic worldview. Gontor Press.Liriwati, F. Y. 

(2023). Transformasi Kurikulum; Kecerdasan Buatan untuk Membangun Pendidikan yang 

Relevan di Masa Depan. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 62–71. 

 

  

  


